
 
1 

 

Im Spannungsfeld von Tradition und Moderne 
Zum Tod des bedeutenden Theologen, Brückenbauers und Seelsorgers 

Peter Hünermann 

Von Jan-Heiner Tück 

Rom und Tübingen – das ist immer wieder eine spannungsreiche 
Konstellation. Nach Solowjews gleichnamiger Erzählung hat der „Antichrist“ an 
der Theologischen Fakultät Tübingen die Ehrendoktorwürde erhalten – 
allerdings der evangelischen. Der katholische Reformer Hans Küng hatte 1970 
hinter das Wort „Unfehlbar“ einfach ein Fragezeichen gesetzt und so das 
bürgerliche Unbehagen an der Autorität des päpstlichen Lehramtes auf den 
Punkt gebracht. Kühne Thesen zur Kirche und zu Jesus Christus folgten, so 
dass Papst Johannes Paul II. 1979 dem streitbaren Theologen die 
Lehrerlaubnis entzog. Seitdem hatte Küng den Gegenwind aus Rom in 
Rücken. 

Auch Küngs Nachfolger in Tübingen, Peter Hünermann, hat mit dem 
römischen Lehramt seine Erfahrungen gemacht. Nach dem Zweiten Weltkrieg 
entschloss sich der 1929 in Berlin geborene Theologe, sein Leben dem 
geistigen Wiederaufbau zu widmen. Er studierte an der Gregoriana in Rom 
Theologie. Um die sterilen Lehrveranstaltungen produktiv zu nutzen, las der 
Student – mit der Lizenz des legendären Spirituals Wilhelm Klein SJ – unter 
der Bank Autoren wie Kant, Hegel und Nietzsche, die in der Ära von Pius XII. 
noch auf dem Index der verbotenen Bücher standen. Nach der Priesterweihe 
1955 und der Promotion über Franz Anton Staudenmaier, der sich um das 
Gespräch mit dem deutschen Idealismus verdient gemacht hat, folgten 
akademische Lehrjahre beim Religionsphilosophen Bernhard Welte in 
Freiburg am Breisgau, die 1967 mit der Habilitationsschrift „Einbruch des 
geschichtlichen Denkens im 19. Jahrhundert“ endeten. Ein Paukenschlag war, 
dass Hünermann, der sich auf den Freiburger Lehrstuhl für Dogmatik 
beworben hatte, das römische „nihil obstat“ verwehrt werden sollte. Ein 
denunziatorischer Vorstoß des Philosophen Bernhard Lakebrink, der 
Hünermann „Modernismus“ unterstellte, fand in der Glaubenskongregation 
offene Ohren. Proteste von Studenten und die Solidarität der Freiburger 
Kollegen, die den Privatdozenten umgehend zum Dekan der Fakultät wählten, 
sorgten dafür, dass der „Fall Hünermann“ in den Medien Schlagzeilen machte.  

Nachdem sich die Querelen beruhigt hatten, konnte Hünermann im Jahr 1971 
an der Universität Münster als Professor für Dogmatik beginnen. Er übernahm 
einige Doktoranden von Karl Rahner und wirkte ein gutes Jahrzehnt neben 
Johann Baptist Metz und Herbert Vorgrimler, bevor er 1982 in die 
Gelehrtenrepublik am Neckar wechselte. In Tübingen lehrte er im Bereich der 



 
2 

 

Systematischen Theologie neben Walter Kasper und Max Seckler. Seine 
Arbeit trug mit zur internationalen Reputation der Katholisch-Theologischen 
Fakultät bei, auch mauserte er sich bald zum Kritiker römischer Lehrschreiben. 
Auch brachte er dort unter tätiger Mithilfe seines langjährigen Assistenten 
Helmut Hoping die Sammlung der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen 
Lehrentscheidungen, den sog. „Denzinger“, in einer zweisprachigen Ausgabe 
neu heraus – ein Werk, das inzwischen in der 45. Auflage vorliegt, in viele 
Sprachen übersetzt wurde und Hünermann international bekannt gemacht hat.  

Als Papst Johannes Paul II. in den späten 1980er Jahren eine Reihe von 
durchgängig konservativen Bischöfen – teils an den kirchenrechtlichen 
Bestimmungen vorbei – ernannte, bildete sich aus Protest die europäische 
Gesellschaft für katholische Theologie. Peter Hünermann, ein Meister der 
Netzwerkbildung, wurde zum Gründungspräsidenten gewählt. Kurz darauf 
wurde er – wie er im Schülerkreis wiederholt erzählt hat – vom damaligen 
Präfekten der Glaubenskongregation, Joseph Ratzinger, nach Rom geladen. 
„So, Herr Hünermann, nun sind Sie also auch Präsident einer Internationalen 
geworden“, soll ihn der Kardinal kühl empfangen haben. Es folgte eine offene 
Aussprache über die Lage von Theologie und Kirche, bei der man Einigkeit 
darüber erzielte, in vielen Fragen uneins zu sein.  

Diese Dissonanz hat im Jahr 2005 – Ratzinger war aus dem Konklave als 
neuer Papst hervorgegangen – einen späten Nachhall gefunden. In seiner 
ersten Weihnachtsansprache hat sich Benedikt XVI. programmatisch zur 
Hermeneutik des Zweiten Vatikanischen Konzils geäußert. Die progressive 
Deutung, das Konzil sei ein fälliger Bruch mit der nachtridentinischen Tradition, 
sollte ebenso abgewiesen werden wie die traditionalistische Lesart, die in der 
nachholenden Selbstmodernisierung „Verrat an der Tradition“ und eine 
„Protestantisierung der Kirche“ sah. Hünermann aber hatte gerade im letzten 
Band seines gemeinsam mit Bernd Jochen Hilberath edierten 
Konzilskommentars die These entwickelt, das Zweite Vatikanum könne mit 
einer verfassungsgebenden Versammlung verglichen werden, die 
Konzilsdokumente hätten konstitutiven Charakter. Wer dieses Textkorpus 
ablehne wie die traditionalistische Piusbruderschaft, der stelle die 
fundamentalen Weichenstellungen in Frage, an denen die katholische Kirche 
auch von außen gemessen werde.  

Benedikt XVI. wies den Vergleich zwischen Konzil und verfassungsgebender 
Versammlung in seiner Weihnachtsansprache von 2005 brüsk ab, ohne 
Hünermanns Namen zu nennen. Eine neue Verfassung könne ohne 
Abrogation der alten nicht auf den Weg gebracht werden. So aber funktioniere 
die Fortschreibung kirchlicher Überlieferung nicht. Die Vorgängerkonzile – 
Trient und das I. Vatikanum – würden ja durch das II. Vatikanum nicht 



 
3 

 

abgeschafft, sondern im Blick auf neue Erfordernisse weitergeführt. Reform 
bedeute ein Zusammenspiel von Kontinuität und Diskontinuität, nicht aber 
Bruch und gar Revolution!  

Allerdings hatte Benedikt – in einem antitübinger Affekt? – übersehen, dass 
Hünermann die Differenz zwischen demokratischer Verfassung und 
sakramentaler Bauform der Kirche durchaus markiert hatte. Dass die 
apostolische Gemeinschaft der Kirche nicht auf dem Prinzip der 
Volksouveränität gründet, war ihm klar. Der Tübinger Theologe und der 
römische Papst hätten sich in ihrer Ablehnung der traditionalistischen 
Piusbruderschaft durchaus treffen können. Mehr noch: Benedikt hätte von 
Hünermann lernen können, dass eine Aussöhnung mit der Piusbruderschaft 
nur möglich ist, wenn diese die konstitutiven Weichenstellungen des Konzils – 
Religionsfreiheit, Dialog mit dem Judentum, ökumenische und interreligiöse 
Gesprächsbereitschaft – anerkennt. Benedikt XVI. hat dann 2009 die 
Exkommunikation der vier traditionalistischen Bischöfe ohne Vorbedingung 
zurückgenommen – vielleicht der größte Fehler seines Pontifikats. In der 
Öffentlichkeit entstand der ruinöse Eindruck, der Papst selbst wolle hinter das 
Konzil zurück. Hünermann warf ihm öffentlich „Amtsmissbrauch“ vor. 

Peter Hünermann hat in seiner Tübinger Zeit einen internationalen 
Schülerkreis aufgebaut, der das ganze Spektrum an theologiepolitischen 
Positionen abdeckte – eine katholische Weite, die heute in Zeiten der 
Polarisierung und Affektstimulierung selten geworden ist. Bei den 
Habilitanden- und Doktorandenkolloquien zählten genaue Beobachtungen am 
Text oder das bessere Argument. Der Schülerkreis umfasst so 
unterschiedliche Namen wie Guido Bausenhart, Fernando Berríos, Margit 
Eckholt, Thomas Fliethmann, Carlos Mario Galli, Barbara Hallensleben, Dieter 
Hattrup, Linus Hauser, Martin Kirschner, Carlos Schickendantz, Roman 
Siebenrock, Joaquinn Silva Soler, Ulrich Willers und den, was die Resonanz 
seiner Arbeiten anlangt, wohl bedeutendsten Schüler Helmut Hoping, der trotz 
fachlicher Differenzen seinem Lehrer bis zuletzt freundschaftlich verbunden 
war. 

Auch hat Hünermann als Präsident des Katholischen Akademischen 
Auslandsdienstes sowie des Stipendienwerkes Lateinamerika für den 
Austausch zwischen Ländern und Kulturen eingesetzt – ein wichtiger Dienst in 
einer kulturell polyzentrischen Weltkirche, der ihm Ehrendoktorwürden der 
Universitäten Cochabamba und Buenos Aires einbrachten.  

In Vorlesungen und Seminaren hat er sich um die hermeneutische Aneignung 
der Tradition bemüht und die Anfragen der modernen Philosophie als 
Herausforderung ernst genommen. Die theologiegeschichtliche Bildung hat 



 
4 

 

Hünermann vor flinken Anpassungen an die Moden der Zeit bewahrt. Die laute 
Forderung seiner Kollegen Norbert Greinacher und Hans Küng nach einem III. 
Vatikanum hat er mit vornehmer Zurückhaltung quittiert, man möge erst einmal 
die Reformimpulse des II. Vatikanums geduldig aufarbeiten. Seine Christologie 
„Gottes Wort in der Zeit“ rekonstruiert nicht nur die abendländischen Gestalten 
der Christologie, sondern macht in den Schlusspartien auch eindrucksvoll das 
Motiv der Freundschaft stark – durchaus in einer gewissen Nähe zur Jesus-
Trilogie Ratzingers. Das Anliegen, Jesus nicht nur als Figur der Vergangenheit 
zu zeichnen, sondern die Leser in die Gleichzeitigkeit mit Christus einzuführen, 
war beiden gemeinsam.  

Gewiss, Hünermann ist ein scharfer Kritiker römischer Dokumente gewesen. 
Aber er hat seine Kritik nie als Bühne der Selbstinszenierung, sondern stets 
als Ausdruck kirchlicher Loyalität verstanden. Die Ablehnung der 
Frauenordination durch Johannes Paul II. hat er als Zuspitzung eines 
Modernitätskonflikts zwischen Kirche und Gesellschaft gedeutet. Um 
gegenzusteuern, hat er in der Diözese Rottenburg-Stuttgart begonnen, Frauen 
auf das Amt der Diakonin vorzubereiten – ein praktisch-theologischer 
Avantgardismus, der ihm emphatisches Lob, aber auch Stirnrunzeln, ja 
harsche Kritik eingebracht hat. In der Einforderung der „Professio fidei“, des 
Treueeids für Theologieprofessoren, durch Johannes Paul II. hat Hünermann 
ein Zeichen der Wiederkehr des Antimodernismus gesehen.  

Das Werk Peter Hünermanns ist gleichwohl nicht auf Kirchen- und Papstkritik 
zu reduzieren. Bei aller Arbeit an dogmatischen Grundlagenfragen hat er auf 
die geistlichen Quellen der Theologie großen Wert gelegt. Wenig bekannt ist, 
dass er zahlreiche Studenten persönlich begleitet hat. In der Sprechstunde in 
seinem Büro in der Liebermeisterstraße 12 wurden nicht nur 
Qualifikationsarbeiten besprochen, sondern auch Orientierungsgespräche 
geführt, ja sogar Beichten abgenommen. Nach seiner Emeritierung im Jahr 
1997 hat Hünermann, der, solange es ging, nicht nur täglich gejoggt, sondern 
auch die heilige Messe zelebriert hat, Vorlesungen über die Klassiker 
geistlicher Theologie gehalten. Er meinte, dass Meister der Spiritualität wie 
Theresa von Avila, Johannes vom Kreuz oder Ignatius von Loyola in den 
Studienprogrammen der Theologischen Fakultäten zu wenig vorkommen. Der 
wachsenden Diastase zwischen kniender und sitzender, zwischen mystisch-
spiritueller und systematisch-begrifflicher Theologie wollte er gegensteuern. 
Nun ist Peter Hünermann, ohne dessen Ermutigung ich selbst den Weg in die 
akademische Theologie nicht gewagt hätte, am vierten Adventssonntag im 
Alter von 96 Jahren gestorben. R.i.P. 


