
 

 1 

Einen guten Beschluss! Predigt zu Silvester 2025 

Jahresschlussmesse, 31.12.2025, 17.00h, Rimpar 

Evangelium: Johannes 1,1-18 

Matthias Remenyi, Würzburg 

 

 

 

Liebe Brüder und Schwestern im Glauben 

 

I. 

Heute muss ich mit einem Geständnis beginnen: Seit nunmehr bald neun Jahren lebe 

und arbeite ich in Würzburg. Seit nunmehr bald neun Jahren versuche ich mich mit 

wechselndem Erfolg in Franken zu inkulturieren. Ich habe gelernt, dass man hier erst 

dann Bayern München-Fan ist, wenn die vormaligen Rimparer – jetzt Würzburger – 

Wölfe, wenn der Club in Nürnberg oder die Kickers in Würzburg grad nicht spielen. Ich 

habe gelernt, dass der Franke eine eigene Sprache nutzt. Er sagt nicht „am Morgen“, 

sondern „frühs“. Er rollt das „R“ auf eine ganz eigentümliche Weise. Und er nutzt 

seltsame Betonungen beim Sprechen, so dass „[B]ackpapier“ wie „[B]ackpapier“ klingt, 

obwohl doch eigentlich „[B]ackpapier“ gemeint ist und nicht „[B]ackpapier“. Sie können 

mir glauben: Als Theologe in einem Fach, bei dem es einen großen Unterschied macht, 

ob man Theist oder Deist ist, ist das eine gewisse Herausforderung… 

Und immer, wenn es an das Jahresende geht, zeigt sich, dass der Franke die Dinge gerne 

gut zu Ende bringen will, ehe er etwas Neues beginnt. Wie anders ließe sich erklären, 

dass man sich in hiesigen fränkischen Landen nicht wie andernorts einfach „einen guten 

Rutsch“ wünscht, sondern „einen guten Beschluss“? 

 

II. 

Das ist der Punkt, an dem ich mich als gebürtiger Badener den Fränkinnen und Franken 

sehr nah fühle. Auch mir eignet eine gewisse Melancholie, ein Hang zur Rückschau und 

zum Bilanzziehen. Auch ich möchte, dass eine Sache erstmal gut zu Ende gebracht wird, 

ehe man etwas Neues anfängt. Darum haben diese Tage zwischen den Jahren für mich 

einen so seltsamen Glanz. Alles ist ein wenig verlangsamt, es ist wie ein Atemholen, ehe 

dann das Neue Jahr beginnt. Man zieht sich zurück, blickt zurück, schließt das 

Vergangene ab und bereitet sich auf diese Weise für das Neue. 



 

 2 

So habe ich mich sehr auf diese Gelegenheit zur Predigt gefreut. Umso größer dann die 

Irritation, als ich das Tagesevangelium aufgeschlagen habe. Der Johannesprolog! 

Ausgerechnet! Den haben wir in der vergangenen Woche doch schon einmal gehört: am 

ersten Weihnachtstag, am 25.12., in der Messe am Vormittag. Ich kann ja schlecht die 

Weihnachtspredigt vom letzten Donnerstag heute noch einmal vortragen… Vor allem 

aber ist bei Johannes ja grade nicht vom guten Beschluss, von Ende und von Abschluss 

die Rede, sondern vom Anfang: „Im Anfang war das Wort“… (Joh 1,1). Ich finde, die 

Leseordnung beweist Humor. Denn: Wie passt das ausgerechnet zu Silvester? 

 

III. 

Einen guten Beschluss wünschen wir uns heute. Und wir meinen damit nicht nur, dass 

wir hinter das, was im letzten Jahr gewesen ist, einen letzten, guten Schlusspunkt 

setzen. Ende gut – alles gut, sozusagen, weil der letzte Akkord im Musikstück unseres 

Jahres zufällig harmonisch ist. Sondern wir blicken in diesem Wunsch, dass unser Jahr 

gut beschlossen werden möge, auf das Ganze, auf das Gesamt des letzten Jahres 

zurück und wünschen uns, dass es insgesamt gut sein möge. Dass also nicht nur der 

letzte Akkord wohlklingen, sondern dass die Musik des ganzen jetzt ausklingenden 

Jahres eine taugliche und schöne Melodie ergeben möge. 

Mit anderen Worten: Wenn wir uns wechselseitig einen guten Beschluss wünschen, 

dann segnen wir nicht nur den letzten Tag des Jahres, sondern dann segnen wir das nun 

bald vergangene ganze letzte Jahr. Denn eben das tun wir, wenn wir uns einen guten 

Beschluss wünschen: Wir segnen einander. Segnen heißt: etwas gut wünschen – bene-

dicere, gut-sprechen. Wenn wir uns einen guten Beschluss wünschen, dann spenden 

wir uns wechselseitig den Segen über das, was gewesen ist. Wir wünschen: Möge es gut 

sein. Möge es am Ende gut sein. Und: Möge das Ganze gut sein. 

 

IV. 

Doch welchen Grund haben wir, so zu sprechen? Das Jahr 2025 war wie die Jahre zuvor: 

ein Jahr voller großer und kleiner Katastrophen. In Russland herrscht ein imperialer 

Diktator, der die Ukraine nun im vierten Jahr mit Tod und Verderben überzieht. In den 

USA regiert ein böser Clown, der die transatlantische Werteordnung mit rasender 

Geschwindigkeit in Trümmer legt. Der Frieden im Nahen Osten verdient seinen Namen 

nicht. Bei uns erstarken nicht nur Antisemitismus und Populismus, sondern ein 

zunehmend aggressiver, demokratiefeindlicher Autoritarismus. Und vom Klimawandel, 

der unsere Lebensgrundlage dramatisch und irreversibel verändert, haben wir noch gar 

nicht gesprochen. Wieder war 2025 das weltweit wärmste Jahr seit Beginn der 

Aufzeichnungen. 



 

 3 

Von den vielen katastrophischen Einzelmeldungen, die vielleicht auch unseren 

persönlichen Jahresrückblick überschatten, einmal abgesehen: Wie sollen wir denn 

ganz buchstäblich, wortwörtlich und nicht im übertragenen Sinn genommen, das 

Zeitliche segnen? Ist dieses Zeitliche, das wir segnen wollen, nicht die eigentliche 

Ursache für so viel Leid und Schmerz? Liegt nicht grad in unserer Endlichkeit die Quelle 

unserer Angst vor dem Verlorengehen und in unserer Fehlbarkeit das tiefe Erschrecken 

vor den Abgründen unserer Freiheit? 

Das Zeitliche sollen wir segnen – und wissen doch: Nicht nur ist die Vergänglichkeit die 

Ursache von so viel Mühsal und Beschwernis, von so vielen kleinen Enden, von 

Abbrüchen, Unfertigkeiten und Halbheiten, sondern am Ende steht eben 

unausweichlich – das große Ende, der Tod. Wer das Zeitliche segnen will, weiß doch 

gewiss: Am Ende wird er oder sie selbst das Zeitliche segnen… 

 

V. 

Vielleicht enthüllt sich grade hier die Weisheit unserer heutigen Leseordnung. Wir dürfen 

das Zeitliche segnen, unsere Zeitlichkeit und Endlichkeit und unsere Zeit mit ihren 

kleinen und großen Katastrophen, weil Gott selbst diese Zeit und unsere Lebenszeit 

gesegnet, gut-geheißen, gut-gesprochen hat. Und zwar von Anfang an, so dass nichts 

und niemand aus diesem Segen herausfallen kann: „Am Anfang war das Wort. Und das 

Wort war bei Gott und das Wort war Gott“ (Joh 1,1). Und weiter: „Alles ist durch das Wort 

geworden und ohne es wurde nichts, was geworden ist“ (Joh 1,3). 

Alles, was ist, ist geworden, ist geschaLen von der Liebe Gottes. Gott ist allem, was ist, 

zuinnerst gegenwärtig. Gott selbst ist das Leben, das alles Lebendige durchglüht und 

am Leben hält. Es gibt auf unserer Welt keine gottlosen Räume, kein absolutes Nichts. 

Gott ist da, von Anfang an – auch in den Schützengräben im Donbass, auf den 

Schutthalden in Gaza, in den Krankenhäusern und Altenheimen. Und in den vielen, 

vielen gutbürgerlichen Haushalten mit glatter Fassade, in denen doch Einsamkeit und 

Trostlosigkeit herrschen. Gott ist da – von Anfang an. Damit hören Leid und Schmerz 

nicht einfach auf. Sie verschwinden nicht wie durch Zauberhand. Aber sie sind umfasst, 

getragen und gehalten von der je größeren Liebe Gottes. 

Das, was ist, ist gut – auch wenn es endlich, vergänglich, fehlbar und unfertig ist. Der 

Johannesprolog schlägt eine große heilsgeschichtliche Brücke hin zum ersten Satz der 

Heiligen Schrift: „Im Anfang“, als Anfang, „erschuf Gott Himmel und Erde“ (Gen 1,1). 

„Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Und siehe, es war sehr gut“ (Gen 1,31). Seinen 

Bogen hat er in die Wolken gesetzt, seinen Heiligen Geist in alles, was lebt, hineingelegt. 

„Alles ist durch das Wort geworden“ (Joh 1,3). Die Welt ist keine neutrale Bühne. Die 

Welt ist von Gott geschaLen, durch sein Wort gemacht. Sie ist gut – gerade in ihrer 

GeschaLenheit, in ihrer Endlichkeit, Vergänglichkeit, Unfertigkeit. 



 

 4 

„Im Anfang war das Wort“ (Joh 1,1), der Logos, der Sinn, der Geist und die Vernunft. Ein 

guter Geist durchweht die Materie, ein Sinn durchdringt die Wirklichkeit, eine göttliche 

Vernunft strukturiert alles, was ist. Die Welt ist rational, sie ist intelligibel. Wir dürfen 

unserem Verstand und unseren Augen trauen. Wir können die Wahrheit von Fakenews 

unterscheiden. Wir dürfen die Wahrheitsfrage stellen und uns von ihr herausfordern 

lassen. Und auch dann, wenn wir ihn nicht immer unmittelbar zu erkennen vermögen, 

dürfen wir darauf vertrauen: Es gibt einen Sinn. Und wir werden ihn erkennen und 

begreifen. Auch in unserem Ende und in dem unserer Lieben. 

 

VI. 

„Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt“ (Joh 1,14). Gott ist 

Mensch geworden, einer von uns. Der Ewig-Ungewordene, der schlechthin Heilige hat 

sich selbst entäußert und ist ein vergänglicher, endlicher, verletzbarer Mensch 

geworden. Gott selbst hat das Zeitliche gesegnet, dass auch wir es segnen dürfen. Auch 

das Vergehen hat seine Würde, weil Gott selbst es angenommen, getragen hat. 

Und weil Gott selbst das Ende angenommen hat, dort im Kreuz auf Golgota, hat es 

aufgehört, das absolute Ende zu sein. Vielmehr gilt seit dem Ostermorgen: im Ende – der 

Anfang. So ist in unserem Ende, im Ende dieses Jahres und im Ende aller unserer Jahre, 

der neue Anfang immer mit gesetzt. Wir müssen nicht verzweifeln angesichts all des 

Halbfertigen, Unvollendeten, Fragmentarischen, das unser Jahr und das unser Leben 

ausmacht: Es wird gut sein. Ein neuer Anfang wird sein. 

 

VII. 

Ein Satz von Franz Rosenzweig, den ich sehr mag, lautet: „Der Christ ist ewiger Anfänger; 

das Vollenden ist nicht seine Sache, – Anfang gut, alles gut“ (Franz Rosenzweig, Der 

Stern der Erlösung, Suhrkamp: Frankfurt/M 1988, 399). Der Satz gilt deshalb, weil unser 

Anfangen gehalten ist von dem großen Versprechen, dass es am Ende gut sein wird. Und 

der Satz gilt, weil in jedem Ende, auch im letzten Ende, im Tod, ein neuer Anfang steckt. 

Im Ende – der Anfang: Das gilt nicht nur an Silvester. Es ist die HoLnung auf 

Auferweckung, es ist der Glutkern unseres Glaubens. 

In diesem Sinne: Einen guten Beschluss Ihnen allen, und Gottes reichen Segen für das, 

was gewesen ist, für das, was ist und für das, was kommen wird. Gottes Segen für das 

Ende und Gottes Segen für den Anfang. 

Und bleiben Sie bitte den Nicht-Franken unter Ihnen auch im neuen Jahr 2026 so 

gewogen wie im alten. Auch denen, die bisweilen ein wenig zu lange predigen. Amen. 


