
1 

MFThK, 10. Januar 2026 

Der Einfluss des Heiligen Geistes 

Thesen zum Synodalen Gespräch 

von Michael Böhnke 

Wenn vom „Ausgießen des Heiligen Geistes“ (Apg 2,17) gesprochen wird 

und diese Rede nicht ins Leere laufen soll, muss auch von seinem Einfluss 

geredet werden. Und wenn von seinem Einfluss geredet werden soll, 

muss auch von seiner Aufnahme gesprochen werden. Um im Bild zu 

bleiben: von einem Gefäß, in und durch das jener aufgenommen werden 

kann. Der Einfluss des Heiligen Geistes wird durch seine Aufnahme 

geformt. 

Die Apostelgeschichte referiert die Deutung des Pfingstereignisses durch 

Petrus. In ihr ist von der Ausgießung des Geistes, seinem Einfluss und 

deren Aufnahme die Rede. Petrus spricht von einer Materialisierung des 

Geistes im Fleisch: Er thematisiert mit Bezug auf die Endzeiterwartung 

den Einfluss des Geistes in Anlehnung an Joel 3,1–5 differenzsensibel in 

der Verhaltensweise unterschiedlicher Lebensalter und gesellschaftlicher 

Gruppen:  

„… jetzt geschieht, was durch den Propheten Joël gesagt worden ist: In 
den letzten Tagen wird es geschehen, / so spricht Gott: / Ich werde von 
meinem Geist ausgießen / über alles Fleisch. / Eure Söhne und eure 
Töchter werden Propheten sein, / eure jungen Männer werden Visionen 
haben, / und eure Alten werden Träume haben. Auch über meine Knechte 
und Mägde / werde ich von meinem Geist ausgießen / in jenen Tagen und 
sie werden Propheten sein. Ich werde Wunder erscheinen lassen droben 
am Himmel / und Zeichen unten auf der Erde: / Blut und Feuer und 
qualmenden Rauch. Die Sonne wird sich in Finsternis verwandeln / und 



2 
 

der Mond in Blut, / ehe der Tag des Herrn kommt, / der große und herrliche 
Tag. Und es wird geschehen: / Jeder, der den Namen des Herrn anruft, / 
wird gerettet.“ (Apg 2,16–21)   

Das Synodale Gespräch als neues Pfingsten zu verstehen, wäre 

vermessen. Aber es wird – durchaus unter Bezugnahme auf das 

Pfingstgeschehen – als „Gespräch im Geist“ verstanden. Für das 

Synodale Gespräch wird der Einfluss des Heiligen Geistes in Anspruch 

genommen. Doch wie genau? Dem nachzuforschen, scheint der Mühe 

wert.1 

In Nr. 45 des Abschlussdokuments der XVI. Ordentlichen 

Generalversammlung der weltweiten Bischofssynode heißt es:  

„Das Gespräch im Geist ist ein Werkzeug, das trotz seiner Grenzen ein 
authentisches Zuhören und das Unterscheiden ermöglicht, um zu 
erkennen, was „der Geist der Kirche“ (Apg 2,7) sagt. Seine Praxis hat 
Freude, Ehrfurcht und Dankbarkeit hervorgerufen und wurde als ein Weg 
der Erneuerung erlebt, der Einzelpersonen, Gruppen und die Kirche 
verändert. Das Wort „Gespräch“ drückt mehr als nur einen Dialog aus: Es 
verwebt Denken und Fühlen und schafft einen gemeinsamen 
Lebensraum. Deshalb kann man sagen, dass es um das Gespräch geht. 
Dies ist eine anthropologische Realität, die in verschiedenen Völkern und 
Kulturen zu finden ist, die sich in Solidarität versammeln, um für die 
Gemeinschaft lebenswichtige Angelegenheiten zu besprechen und zu 
entscheiden. Die Gnade bringt diese menschliche Erfahrung zum Tragen. 
„Im Geist“ zu sprechen bedeutet, die Erfahrung des Teilens im Licht des 
Glaubens zu leben und in einer authentischen, vom Evangelium 
geprägten Atmosphäre, in der die unverwechselbare Stimme des Heiligen 
Geistes gehört werden kann, nach Gottes Willen zu suchen.“ 2  

Ausgehend von diesem Text soll im Folgenden ein Blick auf den Einfluss 

des Heiligen Geistes, seine „unverwechselbare Stimme“ im Synodalen 

                                                           
1 Die Anregung zu dieser Untersuchung stammt von THOMAS SÖDING, dem ich diesen 
Beitrag zum 70. Geburtstag widmen möchte. 
2 PAPST FRANZISKUS, XVI. ORDENTLICHE GENERALVERSAMMLUNG DER BISCHOFSSYNODE, 
Für eine synodale Kirche: Gemeinschaft, Teilhabe, Sendung. Schlussdokument, in: 
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/DEU---
Documento-finale.pdf (30.12.2025), Nr. 45. 



3 
 

Gespräch geworfen werden, welches im Verständnis der Bischofssynode 

als „anthropologische Realität“ ganzheitlich verstanden – „Es verwebt 

Denken und Fühlen“ –, und durch dessen Praxis ein gemeinsamer 

Lebensraum geschaffen wird. Besondere Aufmerksamkeit soll dabei dem 

Verständnis der Wahrheit gelten, das implizit für das Synodale Gespräch 

als „Gespräch im Geist“ in Anspruch genommen wird. Es unterscheidet 

sich vom in der dogmatischen Lehrverkündigung der Kirche in Anspruch 

genommenen Wahrheitsverständnis nicht unerheblich, was zu erklären 

vermag, warum um den Kurs der Kirche mit so harten Bandagen gerungen 

wird. Es kommt nicht von ungefähr, dass es innerkirchlich Bewegungen 

gibt, die sich gegenseitig das Katholisch-Sein absprechen. 

Die folgenden Beobachtungen zum oben zitierten Text des 

Abschlussdokuments der Bischofssynode, welches bekanntlich 

Franziskus unmittelbar in Kraft gesetzt hat, haben den Charakter von 

Hypothesen. Mit ihnen wird der Versuch unternommen, darzulegen, wie 

der Einfluss des Heiligen Geistes im Synodalen Gespräch aus der 

Perspektive einer praktischen Pneumatologie3 der nebulösen Rede 

entrissen werden kann, und ihr durch Konzentration auf das 

Wahrnehmbare zu widerstreiten vermag. 

        

I. Der Vorrang der Praxis 

Das Synodale Gespräch als „Gespräch im Geist“ geht von der Praxis aus. 

Einer Praxis, in welcher die Pluralität des Gehörten und Gesagten ebenso 

konstitutiv ist wie das Denken und Fühlen der Gesprächsteilnehmer und -

innen. Sofern das Synodale Gespräch vom Vorrang der Praxis ausgeht, 

                                                           
3 Vgl. MICHAEL BÖHNKE, Gottes Geist im Handeln der Menschen. Praktische 
Pneumatologie, Freiburg i. Br. 2017. 



4 
 

scheint eine Kontextualisierung der „Kommunikation des Evangeliums“ 

(Ernst Lange), auf welche der Synodale Prozess zielt, unverzichtbar. 

Entscheidend ist die Anerkennung von Pluralität und das Aushalten von 

Spannungen und Widersprüchen. Das ist dann möglich, wenn für das 

Synodale Gespräch als „Gespräch im Geist“ in Anspruch genommen 

werden kann, dass das Vertrauen in die Einheit des Geistes der Pluralität 

in der Gestaltung des Lebens vorausgeht (vgl. Apg 15,8). Die 

Anerkennung von Pluralität als geistbestimmter ermöglicht eine Kirche der 

unterschiedlichen Regionen und der unterschiedlichen 

Geschwindigkeiten. Sie setzt die Bereitschaft, bestehende Vorbehalte der 

Tradition und eigene Vorurteile aufzugeben, ebenso voraus wie die 

Bereitschaft, die Perspektiven der anderen als Möglichkeiten des 

christlichen Lebens wahrzunehmen, sie nicht zu behindern, vielmehr sie 

zu fördern und die eigene Perspektive durch sie ergänzen und korrigieren 

zu lassen. Unabdingbar scheint zudem die Bereitschaft, den Sensus 

communis4 des komplementären Nebeneinanders unterschiedlicher 

Perspektiven zu suchen. 

Der Vorrang der Praxis verlangt nach einem praktischen Verständnis der 

Wahrheit, mit welchem eine exklusive Bindung der Wahrheit an Erkenntnis 

in Frage gestellt wird. "Die Wahrheit tun" (Joh 3,21) bedeutet, sich der 

pluriformen Realität zu stellen, sie anzuerkennen und entsprechend zu 

handeln, was auch heißt, die eigene Wahrheit mit der Wahrheit anderer 

abzugleichen. Wahrheit kann getan werden, wenn sie „in lebenswichtigen 

Angelegenheiten“ im Vertrauen auf die Einheit im Geist getan wird.  

 

                                                           
4 Vgl., SHAFTESBURY (ANTHONY ASHLEY COOPER), Sensus Communis: An Essay on the 
Freedom of Wit and Humour u.a., hg., ü. und komm. von W. Benda, W. Lottes, F. A. 
Uehlein u. E. Wolff, in: Sämtliche Werke, ausgewählte Briefe und nachgelassene 
Schriften, Band I,3, Stuttgart 1992. 



5 
 

II. Die freimütige Rede 

Das Synodale Gespräch als „Gespräch im Geist“ ist durch freimütige Rede 

gekennzeichnet. Es verpflichtet, zuzuhören: „Diese da sind nicht trunken“ 

(Apg 2,17). Petrus warnt davor, das Gesagte nicht ernst zu nehmen. Er 

begegnet Spott und Vorurteilen. Er besteht zudem im Apostelkonzil 

darauf, Christen, die anderer Meinung sind, anzuhören, und ihnen, wenn 

sie einen anderen Lebensstil pflegen, keine weiteren Lasten aufzulegen. 

Zur Begründung führt er an, dass alle den gleichen Geist empfangen 

hätten (Apg 15,8). 

Pfingsten ist die Gemeinde der Jünger Jesu sprachfähig geworden. Der 

Geist hat die Versammelten ermutigt, freimütig zu sprechen. Freimütige 

Rede: Das mag in unseren Kulturkreisen selbstverständlich sein; in 

globaler und vor allem auch in weltkirchlicher Perspektive ist sie es jedoch 

keineswegs. Innerkirchlich beanspruchte bis vor kurzem das Leitbild der 

Unterscheidung zwischen einer sprechenden und einer hörenden Kirche 

Geltung. Und auch innerhalb der sprechenden Kirche, etwa den 

nachkonziliaren Bischofssynoden, gab es keine Kultur der freimütigen 

Rede, von den Ad-Limina Besuchen ganz zu schweigen. In päpstlichen 

Verlautbarungen tauchte der Begriff Parrhesia, mit welchem die freimütige 

Rede in der Bibel bezeichnet wird, seit Anfang der siebziger Jahre nicht 

mehr auf. Das römische Lehramt hat den Begriff erst mit den von 

Franziskus gegebenen Impulsen zur Synodalität neu entdeckt.  

Der Einfluss des Heiligen Geistes besteht in der Ermutigung zur 

freimütigen Rede. Er manifestiert sich in der freien Äußerung von 

Meinungen ebenso wie im existentiellen Zeugnis. Das zugrundeliegende 

Wahrheitsverständnis widerstrebt der Forderung nach ängstlichem oder 

blindem Autoritätsgehorsam.   

 



6 
 

III. Wege der Erneuerung 

Das Synodaler Gespräch ist „Gespräch im Geist“, sofern es anerkennt, 

dass in der Kommunikation Neues entdeckt werden kann. Das „Gespräch 

im Geist“ wurde während der Bischofssynode als Weg der Erneuerung 

erlebt, durch das Veränderung im Leben von Einzelnen und Gruppen, von 

Kirche und Gesellschaft bewirkt werden kann. Will sagen, dass im 

Synodalen Gespräch nicht der Konsens in dem Sinn entscheidend ist, das 

Bestehende festzuschreiben, oder das Unveränderliche im 

Veränderlichen zu suchen. Für das Synodale Gespräch wird ein 

prophetisches Verständnis der Wahrheit in Anspruch genommen: 

Wahrheit ereignet sich je neu im Gespräch. Sie ist gleichwohl ohne eine 

Unterscheidung der Geister nicht zu haben, vor allem dann nicht, wenn, 

wie es im Text des Abschlussdokuments heißt, dem Synodalen Gespräch 

die Kompetenz beigemessen wird „für die Gemeinschaft lebenswichtige 

Angelegenheiten zu besprechen und zu entscheiden.“ Franziskus hat die 

Aussage im Abschlussdokument der Weltbischofssynode „und zu 

entscheiden“ lehramtlich in Kraft gesetzt. Die Kompetenz zu beraten und 

zu entscheiden erstreckt sich auf „Einzelpersonen, Gruppen und die 

Kirche“. Doch was bedeutet es, zu entscheiden?  

Entscheiden ist eine Form des Urteilens. Entscheidungen sind 

bestimmende Urteile. Bestimmende Urteile können normative Kraft 

entfalten. Sie ermöglichen Selbstbestimmung. Am Beispiel der 

Einzelpersonen: Sie können sich selbst dazu bestimmen, sich vom Geist 

Gottes bestimmen zu lassen. Mit bestimmenden Urteilen können sich 

Gruppen und kann sich die Kirche eine institutionelle Ordnung geben, 

welche die synodale Logik auf Dauer stellt. Diese Ordnung bestimmt nicht 

darüber, wie die Kirche als Volk Gottes unterwegs sein und wie sie 

verlorengegangenes Vertrauen zurückgewinnen will. In Bezug auf den 



7 
 

Subjektcharakter der Gläubigen und das Vermögen der geistlichen 

Unterscheidung, von der im nächsten Abschnitt die Rede sein wird, 

fungiert sie subsidiär. 

 

IV. Unterscheidung der Geister 

Das Synodale Gespräch als „Gespräch im Geist“ ringt um die 

„Unterscheidung der Geister“ (1 Joh 4,1). Was bedeutet es, zu 

unterscheiden? Bevor Kriterien zur Beurteilung dessen zu benannt 

werden können, was dem in der Unterscheidung der Geister zu 

suchenden Willen Gottes entspricht, soll ein Blick auf jene Urteilsform 

geworfen werden, die für eine Unterscheidung der Geister in Anspruch 

genommen werden kann.   

Weil im Synodalen Gespräch Denken und Fühlen miteinander verwoben 

sind, scheint es angemessen, das geistliche Urteil in Analogie zum 

ästhetischen Urteil5, als ein subjektives Urteil anzusehen. Die Eigenart des 

Subjektiven im ästhetischen Urteil lässt sich an einem Beispiel 

verdeutlichen. Ich sehe eine Rose und urteile: „Die Rose ist schön“. 

Jemand anders kann sie auch schön finden, ein dritter könnte aber auch 

sagen, „nein, sie gefällt mir nicht“. Ich nehme das Zeugnis des 

barmherzigen Samariters und urteile: „Hier wirkt Gottes guter Geist“. 

Meine subjektive Perspektive kann ich mit anderen teilen: „Findest du 

nicht auch?“ In der Antwort ist der Angesprochene frei. Die 

Multiperspektivität des christlichen Lebens wird im Hören auf die 

Perspektiven der anderen erfahrbar. Sie ermöglicht ein Nachdenken über 

meine eigene Begrenztheit. Jene kann im Austausch mit anderen 

korrigiert, aber auch geteilt werden. Für „Einzelpersonen, Gruppen und die 

                                                           
5 Vgl. IMMANUEL KANT, Kritik der Urteilskraft, §§ 39–41, in: I. Kant, Werke in zehn 
Bänden, hg. von W. Weischedel, Darmstadt 1981, Bd. 8, 386–395.  



8 
 

Kirche“ ist das geistliche Urteil formgebend. Es ist anders als das 

normative Urteil identitätsstiftend.  

Gleichwohl bestehen formative Urteile und normative Urteile in der 

konziliaren Tradition der Kirche notwendig miteinander. Erinnert sei nur an 

das Konzil von Nizäa (325), von dem ein dem Volk Gottes formgebendes 

und identitätsstiftendes Glaubensbekenntnis und auch konkrete Normen 

für die Ordnung des kirchlichen Lebens überliefert sind. Gegenüber 

formgebenden Urteilen fungieren normgebende Urteile subsidiär. Wird die 

Subsidiarität des Normativen gegenüber dem Formativen nicht beachtet, 

besteht die Gefahr, dass die Macht des Geistes der Übermacht des 

Rechts unterliegt. Die synodale Logik droht am geltenden Recht zu 

scheitern, wenn jenes absolut verstanden und als göttliches Recht 

gedeutet wird.  

Wichtig erscheint es mir deshalb, für das formative Urteil Kriterien zu 

benennen, von denen sich die Suche nach dem Willen Gottes und damit 

der Identität des Christlichen leiten lassen könnte.   

Im Verhältnis zu Gott wäre es ein Kriterium, das Paulus benannt hat. Es 

lautet: „Keiner, der aus dem Geist Gottes redet, sagt: Jesus sei verflucht! 

Und keiner kann sagen: Jesus ist der Herr!, wenn er nicht aus dem 

Heiligen Geist redet“ (1 Kor 12,3). 

Im Weltverhältnis wäre es ein Kriterium, das von der Pastoralkonstitution 

Gaudium et spes zur Geltung gebracht worden ist. Es lautet: „Im Glauben 

daran, dass es vom Geist des Herrn geführt wird, der den Erdkreis erfüllt, 

bemüht sich das Volk Gottes, in den Ereignissen, Bedürfnissen und 

Wünschen, die es zusammen mit den übrigen Menschen unserer Zeit teilt, 

zu unterscheiden, was darin wahre Zeichen der Gegenwart oder der 

Absicht Gottes sind. Der Glaube erhellt nämlich alles mit einem neuen 

Licht, enthüllt den göttlichen Ratschluss hinsichtlich der integralen 



9 
 

Berufung des Menschen und orientiert daher den Geist auf wirklich 

humane Lösungen hin“ (GS 11).  

Als Kriterium für den göttlichen Ratschluss benennt der Text die 

Orientierung „auf wirklich humane Lösungen hin“. Diese Orientierung wird 

als Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes, das heißt des 

Heiligen Geistes, angesehen. Ihm wird zugesprochen, das menschliche 

Handeln an wahrhaft humanen Lösungen auszurichten. In GS 38 wird der 

Gedanke wieder aufgegriffen und ausdrücklich auf das Leben in dieser 

Welt bezogen. Der Geist Gottes in den Herzen der Menschen belebt, 

reinigt und stärkt Bestrebungen, „durch die die Menschheitsfamilie sich 

bemüht, ihr eigenes Leben humaner zu gestalten und die ganze Erde 

diesem Ziel dienstbar zu machen“ (GS 38). 

Im Verhältnis zur Kirche wäre das Kriterium der Auferbauung der 

Gemeinde zu nennen. Der paulinische Gedanke ist in Lumen gentium 

wiederaufgenommen worden: „Da ihr nach Geistesgaben strebt, gebt 

euch Mühe, dass ihr damit vor allem zum Aufbau der Gemeinde beitragt“ 

(1 Kor 14,12). 

 

V. Anerkennung der Subjektivität 

Das Synodale Gespräch ist „Gespräch im Geist“, sofern es die 

Gesprächspartnerinnen und -partner als gleichberechtigte Subjekte 

anerkennt. Es folgt der pastoralen „Logik, dass es keine Verkündigung des 

Wortes Gottes geben kann, ohne die Subjektivität des anderen 

anzuerkennen und zu fördern, zusammen mit einer Haltung der 



10 
 

Gastfreundschaft und Verantwortung gegenüber dem 

Gesprächspartner.“6    

Anerkennung und Förderung der Subjektivität des anderen kann 

Missbrauch und Zwang verhindern, auch solchen, der im 

Missionsverständnis mitschwingt, wenn man davon ausgeht, dass man 

die Nichtglaubenden nur für Christus gewinnen müsste.  

Anerkennung und Förderung der Subjektivität der anderen heißt, auf sie 

zu hören und von ihnen neu die Kommunikation des Evangeliums in der 

Zuwendung zu ihnen lernen. Den anderen Gastfreundschaft7 zu gewähren 

und ihre Gastfreundschaft in Anspruch zu nehmen, bedeutet, anderen 

nicht von oben herab, sondern mit Respekt und Würde zu begegnen – sei 

es durch eine einladende Geste, ein freundliches Wort, ein Lächeln oder 

einen Händedruck. Verantwortung gegenüber den Gesprächspartnern 

heißt, ihnen die sich aus ihrer Würde ergebenden Rechte nicht 

vorzuenthalten und sich für diese Rechte einzusetzen. 

Für Christen und Christinnen stellt sich die Frage, wie der Standpunkt des 

Glaubens nach der „Entzauberung der Welt“, nach dem Ende der 

Metaphysik, dem Zusammenbruch der Gewissheiten, noch vertreten 

werden kann? Dass dies mit einer Haltung der Gastfreundschaft und 

Verantwortung gegenüber dem Gesprächspartner geschehen sollte, ist 

eine plausible Option. Doch ist damit schon alles gesagt?  

„Wir glauben“, heißt es in einem Text der dänischen Schriftstellerin Inger 

Christensen, „wir hätten eine Wahrheit so gut auf ihren Platz verwiesen, 

dass sie sich nicht mehr bewegen darf noch kann. Aber da ist keine 

                                                           
6 So der Zwischenbericht der Gruppe 9 der Weltsynode, zit. nach: 
https://katholisch.de/artikel/65778-das-sind-die-zwischenergebnisse-der-
studiengruppen-der-weltsynode (30.12.2025). 
7 Neue Statue auf dem Petersplatz erinnert an die Kraft der Gastfreundschaft, in: 
https://www.vaticannews.va/de/vatikan/news/2025-04/vatikan-neue-statue-
petersplatz-gastfreundschaft.html (21.12.2025). 



11 
 

Wahrheit. Nur eine Bewegung ist da, auf … nein, nicht auf eine Wahrheit 

zu, vielleicht auf einen besseren Menschen zu, ein besseres Leben 

miteinander“8  

Es geht um die soziale und humane Gerichtetheit der Lebensführung, 

ohne die Wahrheit, die im Katechismus so gut auf ihren Platz verwiesen 

ist, dass sie sich nicht mehr bewegen darf noch kann, tot ist.  

Nur eine Bewegung ist da, eine Bewegung, die nach dem 

Zusammenbruch metaphysischer Gewissheiten vielleicht kaum mehr als 

eine soziale sein kann, freilich eine, die das Unterscheidungsvermögen 

herausfordert. Was kann als das „besser“ gelten, von dem selbst Jürgen 

Habermas unter säkularem Vorzeichen mit Nachdruck nicht lassen 

wollte.9  Es ist ein gemeinsam zu Suchendes.    

Zur Begleitung dieser sozialen Suchbewegung möchte ich vorschlagen, 

den Beistand des Heiligen Geist als die bleibende Gegenwart Gottes im 

anderen, in all jenen, denen die Würde der Person verweigert wird, zu 

verstehen. Sein Einfluss wird in der Zuwendung zum anderen, in der 

Anerkennung der Würde, d. h. des unbedingten Wertes, jedes anderen 

erfahrbar. Normativ folgt aus der Anerkennung des Subjektcharakters der 

Einzelpersonen und Gruppen der Anspruch auf die ungeteilte und 

universelle Anerkennung subjektiver Rechte, auch in der Kirche. Die 

kodikarische Festschreibung grundlegender Menschenrechte und ihre 

Gewährleistung durch Gewaltengliederung scheint unerlässlich; sie steht 

jedoch weitgehend aus.  

                                                           
8 Zit. nach MICHAEL KRÜGER, Unter Dichtern, Berlin 2025, 420. 
9 JÜRGEN HABERMAS, „Es musste etwas besser werden …“. Gespräche mit Stefan 
Müller-Doohm und Roman Yos, Berlin 2024. 



12 
 

VI. Gespräch mit Gott: Gebet  

Das Synodale Gespräch ist als „Gespräch im Geist“ nicht nur eine soziale 

Suchbewegung. Es ist Gespräch mit Gott: Gebet. Es ist Anrufung Gottes 

im Geist. Das Synodale Gespräch ist als „Gespräch im Geist“ ein 

Gespräch, das im Vertrauen in die bleibende Gegenwart von Gottes Geist 

geführt wird. Wie lässt sich dieses Vertrauen in die bleibende Gegenwart 

Gottes rechtfertigen?  

Von Walter Kasper, der die Kirche als Sakrament des Geistes, das heißt 

als geistlich-soziale Wirklichkeit verstanden hat, stammt die These, dass 

die Kirche letztlich insgesamt eine epikletische Struktur habe und auch 

Bertram Stubenrauch steht auf dem Standpunkt, dass das Leben der 

Kirche insgesamt epikletisch zu verstehen sei.10 Für kirchliche 

Grundvollzüge soll demnach gelten, dass in ihnen das Handeln der 

Menschen unter dem Primat der Anrufung des Heiligen Geistes erfolgt. 

Nach Michael Schneider kann die Epiklese als „das stets erhörte Gebet“11 

bestimmt werden. „Wer bittet, empfängt“ heißt es bei Lukas (11,10) sowie 

drei Verse weiter: „… wird der Vater im Himmel den Heiligen Geist geben, 

die ihn bitten“ (Lk 11,13). Die implizite Zusage der unbedingten Treue 

Gottes wird durch eine rhetorische Figur zum Ausdruck gebracht, die mit 

einem Fachbegriff Prolepse heißt. Es macht die Kraft des Gebetes aus, 

dass die Treue Gottes all jenen verheißen ist, die um den Heiligen Geist 

bitten.  Lapidar heißt es auch bei Matthäus „Jeder, der bittet, empfängt“ 

(Mt 7,7).  

                                                           
10 Vgl. MICHAEL BÖHNKE, Kirche in der Glaubenskrise. Eine pneumatologische Skizze 
zur Ekklesiologie und zugleich eine theologische Grundlegung des Kirchenrechts, 
Freiburg i. Br. 2013, 90. 
11 Ebd., 86. 



13 
 

Michael Theunissen12 hat in philosophischer Perspektive herausgestellt, 

dass der natürliche Zusammenhang, der zwischen Bitte und Gewährung 

besteht, nämlich: dass mit einer Bitte noch nichts über deren Gewährung 

entschieden ist, von Jesus auf den Kopf gestellt worden sei. Er spricht 

„von einer Bitte, deren bloße Tatsache ihre Gewährung nach sich zieht“ 

(330). Glaube ist nach Theunissen nichts Anderes als „die Selbstreflexion 

des unnatürlich einfachen Zusammenhangs zwischen der Bitte und ihrer 

Gewährung“ (335). Anders gewendet: Glaube ist das die Bitte des 

Bittenden tragende Vertrauen, dessen Grund die verheißene Treue 

Gottes ist.  

Die das Gebet tragende Vertrauensgewissheit widerstreitet einem sich 

exklusiv an Rationalität und Gewissheit im Sinn der Unbezweifelbarkeit 

bindenden Wahrheitsverständnis. Nach dem Zusammenbruch 

metaphysischer Gewissheiten scheint mir das angemessen. Die Wahrheit 

des Glaubens gibt es nachmetaphysisch nicht ohne Glaubenszweifel. 

Jedoch ist umgekehrt das Handeln der Menschen, ist eine humane Praxis, 

ohne Vertrauensgewissheit nicht denkbar.  

 

  

                                                           
12 MICHAEL THEUNISSEN, 'O αιϑτϖν λαμβάνει. Der Gebetsglaube Jesu und die 
Zeitlichkeit des Christseins, in: Ders., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt a. M. 
1991, 321–377.  




