MFThK, 10. Januar 2026

Der Einfluss des Heiligen Geistes

Thesen zum Synodalen Gesprach

von Michael Bohnke

Wenn vom ,Ausgielien des Heiligen Geistes® (Apg 2,17) gesprochen wird
und diese Rede nicht ins Leere laufen soll, muss auch von seinem Einfluss
geredet werden. Und wenn von seinem Einfluss geredet werden soll,
muss auch von seiner Aufnahme gesprochen werden. Um im Bild zu
bleiben: von einem Gefal}, in und durch das jener aufgenommen werden
kann. Der Einfluss des Heiligen Geistes wird durch seine Aufnahme

geformt.

Die Apostelgeschichte referiert die Deutung des Pfingstereignisses durch
Petrus. In ihr ist von der Ausgie3ung des Geistes, seinem Einfluss und
deren Aufnahme die Rede. Petrus spricht von einer Materialisierung des
Geistes im Fleisch: Er thematisiert mit Bezug auf die Endzeiterwartung
den Einfluss des Geistes in Anlehnung an Joel 3,1-5 differenzsensibel in
der Verhaltensweise unterschiedlicher Lebensalter und gesellschaftlicher

Gruppen:

»... jetzt geschieht, was durch den Propheten Joél gesagt worden ist: In
den letzten Tagen wird es geschehen, / so spricht Gott: / Ich werde von
meinem Geist ausgie8en / lUber alles Fleisch. / Eure S6hne und eure
Tochter werden Propheten sein, / eure jungen Méanner werden Visionen
haben, / und eure Alten werden Trdume haben. Auch (ber meine Knechte
und Méagde / werde ich von meinem Geist ausgiel8en /in jenen Tagen und
sie werden Propheten sein. Ich werde Wunder erscheinen lassen droben
am Himmel / und Zeichen unten auf der Erde: / Blut und Feuer und
qualmenden Rauch. Die Sonne wird sich in Finsternis verwandeln / und

1



der Mond in Blut, / ehe der Tag des Herrn kommt, / der grolBe und herrliche
Tag. Und es wird geschehen: / Jeder, der den Namen des Herrn anruft, /
wird gerettet.” (Apg 2,16—21)

Das Synodale Gesprach als neues Pfingsten zu verstehen, ware
vermessen. Aber es wird — durchaus unter Bezugnahme auf das
Pfingstgeschehen — als ,Gesprach im Geist® verstanden. Fur das
Synodale Gesprach wird der Einfluss des Heiligen Geistes in Anspruch
genommen. Doch wie genau? Dem nachzuforschen, scheint der Miuhe

wert."

In Nr. 45 des Abschlussdokuments der XVI. Ordentlichen

Generalversammlung der weltweiten Bischofssynode heil3t es:

,Das Gesprdch im Geist ist ein Werkzeug, das trotz seiner Grenzen ein
authentisches Zuhéren und das Unterscheiden ermdglicht, um zu
erkennen, was ,der Geist der Kirche® (Apg 2,7) sagt. Seine Praxis hat
Freude, Ehrfurcht und Dankbarkeit hervorgerufen und wurde als ein Weg
der Erneuerung erlebt, der Einzelpersonen, Gruppen und die Kirche
verédndert. Das Wort ,,Gesprach” driickt mehr als nur einen Dialog aus: Es
verwebt Denken und Fihlen und schafft einen gemeinsamen
Lebensraum. Deshalb kann man sagen, dass es um das Gespréach geht.
Dies ist eine anthropologische Realitét, die in verschiedenen Volkern und
Kulturen zu finden ist, die sich in Solidaritét versammeln, um fir die
Gemeinschaft lebenswichtige Angelegenheiten zu besprechen und zu
entscheiden. Die Gnade bringt diese menschliche Erfahrung zum Tragen.
,Im Geist” zu sprechen bedeutet, die Erfahrung des Teilens im Licht des
Glaubens zu leben und in einer authentischen, vom Evangelium
gepréagten Atmosphére, in der die unverwechselbare Stimme des Heiligen
Geistes gehért werden kann, nach Gottes Willen zu suchen.“?

Ausgehend von diesem Text soll im Folgenden ein Blick auf den Einfluss

des Heiligen Geistes, seine ,unverwechselbare Stimme® im Synodalen

' Die Anregung zu dieser Untersuchung stammt von THOMAS SODING, dem ich diesen
Beitrag zum 70. Geburtstag widmen mochte.
2 PAPST FRANZISKUS, XVI. ORDENTLICHE GENERALVERSAMMLUNG DER BISCHOFSSYNODE,
Fir eine synodale Kirche: Gemeinschaft, Teilhabe, Sendung. Schlussdokument, in:
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/DEU---
Documento-finale.pdf (30.12.2025), Nr. 45.

2



Gesprach geworfen werden, welches im Verstandnis der Bischofssynode
als ,anthropologische Realitat® ganzheitlich verstanden — ,Es verwebt
Denken und Fuhlen® —, und durch dessen Praxis ein gemeinsamer
Lebensraum geschaffen wird. Besondere Aufmerksamkeit soll dabei dem
Verstandnis der Wahrheit gelten, das implizit fur das Synodale Gesprach
als ,Gesprach im Geist” in Anspruch genommen wird. Es unterscheidet
sich vom in der dogmatischen Lehrverkiundigung der Kirche in Anspruch
genommenen Wahrheitsverstandnis nicht unerheblich, was zu erklaren
vermag, warum um den Kurs der Kirche mit so harten Bandagen gerungen
wird. Es kommt nicht von ungefahr, dass es innerkirchlich Bewegungen

gibt, die sich gegenseitig das Katholisch-Sein absprechen.

Die folgenden Beobachtungen zum oben zitierten Text des
Abschlussdokuments der Bischofssynode, welches bekanntlich
Franziskus unmittelbar in Kraft gesetzt hat, haben den Charakter von
Hypothesen. Mit ihnen wird der Versuch unternommen, darzulegen, wie
der Einfluss des Heiligen Geistes im Synodalen Gesprach aus der
Perspektive einer praktischen Pneumatologie® der nebulésen Rede
entrissen werden kann, und ihr durch Konzentration auf das

Wahrnehmbare zu widerstreiten vermag.

l. Der Vorrang der Praxis

Das Synodale Gesprach als ,Gesprach im Geist” geht von der Praxis aus.
Einer Praxis, in welcher die Pluralitat des Gehorten und Gesagten ebenso
konstitutiv ist wie das Denken und Fuhlen der Gesprachsteilnehmer und -

innen. Sofern das Synodale Gesprach vom Vorrang der Praxis ausgeht,

3 Vgl. MICHAEL BOHNKE, Gottes Geist im Handeln der Menschen. Praktische
Pneumatologie, Freiburg i. Br. 2017.
3



scheint eine Kontextualisierung der ,Kommunikation des Evangeliums®
(Ernst Lange), auf welche der Synodale Prozess zielt, unverzichtbar.
Entscheidend ist die Anerkennung von Pluralitat und das Aushalten von
Spannungen und Widersprichen. Das ist dann mdglich, wenn flir das
Synodale Gesprach als ,Gesprach im Geist” in Anspruch genommen
werden kann, dass das Vertrauen in die Einheit des Geistes der Pluralitat
in der Gestaltung des Lebens vorausgeht (vgl. Apg 15,8). Die
Anerkennung von Pluralitat als geistbestimmter ermoglicht eine Kirche der
unterschiedlichen Regionen und der unterschiedlichen
Geschwindigkeiten. Sie setzt die Bereitschaft, bestehende Vorbehalte der
Tradition und eigene Vorurteile aufzugeben, ebenso voraus wie die
Bereitschaft, die Perspektiven der anderen als Madoglichkeiten des
christlichen Lebens wahrzunehmen, sie nicht zu behindern, vielmehr sie
zu férdern und die eigene Perspektive durch sie ergdnzen und korrigieren
zu lassen. Unabdingbar scheint zudem die Bereitschaft, den Sensus
communis* des komplementaren Nebeneinanders unterschiedlicher

Perspektiven zu suchen.

Der Vorrang der Praxis verlangt nach einem praktischen Verstandnis der
Wahrheit, mit welchem eine exklusive Bindung der Wahrheit an Erkenntnis
in Frage gestellt wird. "Die Wahrheit tun" (Joh 3,21) bedeutet, sich der
pluriformen Realitat zu stellen, sie anzuerkennen und entsprechend zu
handeln, was auch heil}t, die eigene Wahrheit mit der Wahrheit anderer
abzugleichen. Wahrheit kann getan werden, wenn sie ,in lebenswichtigen

Angelegenheiten® im Vertrauen auf die Einheit im Geist getan wird.

4Vgl., SHAFTESBURY (ANTHONY ASHLEY COOPER), Sensus Communis: An Essay on the
Freedom of Wit and Humour u.a., hg., 0. und komm. von W. Benda, W. Lottes, F. A.
Uehlein u. E. Wolff, in: Samtliche Werke, ausgewahlte Briefe und nachgelassene
Schriften, Band |,3, Stuttgart 1992.

4



I. Die freimltige Rede

Das Synodale Gesprach als ,Gesprach im Geist® ist durch freimutige Rede
gekennzeichnet. Es verpflichtet, zuzuhdren: ,Diese da sind nicht trunken®
(Apg 2,17). Petrus warnt davor, das Gesagte nicht ernst zu nehmen. Er
begegnet Spott und Vorurteilen. Er besteht zudem im Apostelkonzil
darauf, Christen, die anderer Meinung sind, anzuhoren, und ihnen, wenn
sie einen anderen Lebensstil pflegen, keine weiteren Lasten aufzulegen.
Zur Begrundung fuhrt er an, dass alle den gleichen Geist empfangen
hatten (Apg 15,8).

Pfingsten ist die Gemeinde der Junger Jesu sprachfahig geworden. Der
Geist hat die Versammelten ermutigt, freimutig zu sprechen. Freimutige
Rede: Das mag in unseren Kulturkreisen selbstverstandlich sein; in
globaler und vor allem auch in weltkirchlicher Perspektive ist sie es jedoch
keineswegs. Innerkirchlich beanspruchte bis vor kurzem das Leitbild der
Unterscheidung zwischen einer sprechenden und einer hdrenden Kirche
Geltung. Und auch innerhalb der sprechenden Kirche, etwa den
nachkonziliaren Bischofssynoden, gab es keine Kultur der freimutigen
Rede, von den Ad-Limina Besuchen ganz zu schweigen. In papstlichen
Verlautbarungen tauchte der Begriff Parrhesia, mit welchem die freimutige
Rede in der Bibel bezeichnet wird, seit Anfang der siebziger Jahre nicht
mehr auf. Das romische Lehramt hat den Begriff erst mit den von

Franziskus gegebenen Impulsen zur Synodalitat neu entdeckt.

Der Einfluss des Heiligen Geistes besteht in der Ermutigung zur
freimitigen Rede. Er manifestiert sich in der freien AuRerung von
Meinungen ebenso wie im existentiellen Zeugnis. Das zugrundeliegende
Wahrheitsverstandnis widerstrebt der Forderung nach angstlichem oder

blindem Autoritatsgehorsam.



[ll.  Wege der Erneuerung

Das Synodaler Gesprach ist ,Gesprach im Geist”, sofern es anerkennt,
dass in der Kommunikation Neues entdeckt werden kann. Das ,Gesprach
im Geist® wurde wahrend der Bischofssynode als Weg der Erneuerung
erlebt, durch das Veranderung im Leben von Einzelnen und Gruppen, von
Kirche und Gesellschaft bewirkt werden kann. Will sagen, dass im
Synodalen Gesprach nicht der Konsens in dem Sinn entscheidend ist, das
Bestehende  festzuschreiben, oder das Unveranderliche im
Veranderlichen zu suchen. Fur das Synodale Gesprach wird ein
prophetisches Verstandnis der Wahrheit in Anspruch genommen:
Wahrheit ereignet sich je neu im Gesprach. Sie ist gleichwohl ohne eine
Unterscheidung der Geister nicht zu haben, vor allem dann nicht, wenn,
wie es im Text des Abschlussdokuments heil3t, dem Synodalen Gesprach
die Kompetenz beigemessen wird ,fur die Gemeinschaft lebenswichtige
Angelegenheiten zu besprechen und zu entscheiden.” Franziskus hat die
Aussage im Abschlussdokument der Weltbischofssynode ,und zu
entscheiden® lehramtlich in Kraft gesetzt. Die Kompetenz zu beraten und
zu entscheiden erstreckt sich auf ,Einzelpersonen, Gruppen und die

Kirche“. Doch was bedeutet es, zu entscheiden?

Entscheiden ist eine Form des Urteilens. Entscheidungen sind
bestimmende Urteile. Bestimmende Urteile kdnnen normative Kraft
entfalten. Sie ermdglichen Selbstbestimmung. Am Beispiel der
Einzelpersonen: Sie kdnnen sich selbst dazu bestimmen, sich vom Geist
Gottes bestimmen zu lassen. Mit bestimmenden Urteilen kdnnen sich
Gruppen und kann sich die Kirche eine institutionelle Ordnung geben,
welche die synodale Logik auf Dauer stellt. Diese Ordnung bestimmt nicht
dariber, wie die Kirche als Volk Gottes unterwegs sein und wie sie

verlorengegangenes Vertrauen zurtickgewinnen will. In Bezug auf den



Subjektcharakter der Glaubigen und das Vermodgen der geistlichen
Unterscheidung, von der im nachsten Abschnitt die Rede sein wird,

fungiert sie subsidiar.

IV. Unterscheidung der Geister

Das Synodale Gesprach als ,Gesprach im Geist® ringt um die
,unterscheidung der Geister* (1 Joh 4,1). Was bedeutet es, zu
unterscheiden? Bevor Kriterien zur Beurteilung dessen zu benannt
werden konnen, was dem in der Unterscheidung der Geister zu
suchenden Willen Gottes entspricht, soll ein Blick auf jene Urteilsform
geworfen werden, die fur eine Unterscheidung der Geister in Anspruch

genommen werden kann.

Weil im Synodalen Gesprach Denken und Fihlen miteinander verwoben
sind, scheint es angemessen, das geistliche Urteil in Analogie zum
asthetischen Urteil®, als ein subjektives Urteil anzusehen. Die Eigenart des
Subjektiven im asthetischen Urteil lasst sich an einem Beispiel
verdeutlichen. Ich sehe eine Rose und urteile: ,Die Rose ist schon®.
Jemand anders kann sie auch schon finden, ein dritter kdnnte aber auch
sagen, ,nein, sie gefallt mir nicht. Ich nehme das Zeugnis des
barmherzigen Samariters und urteile: ,Hier wirkt Gottes guter Geist".
Meine subjektive Perspektive kann ich mit anderen teilen: ,Findest du
nicht auch?“ In der Antwort ist der Angesprochene frei. Die
Multiperspektivitat des christlichen Lebens wird im Hoéren auf die
Perspektiven der anderen erfahrbar. Sie ermoglicht ein Nachdenken tber
meine eigene Begrenztheit. Jene kann im Austausch mit anderen

korrigiert, aber auch geteilt werden. Fir ,Einzelpersonen, Gruppen und die

5 Vgl. IMMANUEL KANT, Kritik der Urteilskraft, §§ 39-41, in: |. Kant, Werke in zehn
Banden, hg. von W. Weischedel, Darmstadt 1981, Bd. 8, 386—395.
7



Kirche® ist das geistliche Urteil formgebend. Es ist anders als das

normative Urteil identitatsstiftend.

Gleichwohl bestehen formative Urteile und normative Urteile in der
konziliaren Tradition der Kirche notwendig miteinander. Erinnert sei nur an
das Konzil von Nizaa (325), von dem ein dem Volk Gottes formgebendes
und identitatsstiftendes Glaubensbekenntnis und auch konkrete Normen
fur die Ordnung des kirchlichen Lebens Uberliefert sind. Gegenuber
formgebenden Urteilen fungieren normgebende Urteile subsidiar. Wird die
Subsidiaritat des Normativen gegenuber dem Formativen nicht beachtet,
besteht die Gefahr, dass die Macht des Geistes der Ubermacht des
Rechts unterliegt. Die synodale Logik droht am geltenden Recht zu
scheitern, wenn jenes absolut verstanden und als gottliches Recht

gedeutet wird.

Wichtig erscheint es mir deshalb, flir das formative Urteil Kriterien zu
benennen, von denen sich die Suche nach dem Willen Gottes und damit

der Ildentitat des Christlichen leiten lassen konnte.

Im Verhaltnis zu Gott ware es ein Kriterium, das Paulus benannt hat. Es
lautet: ,Keiner, der aus dem Geist Gottes redet, sagt: Jesus sei verflucht!
Und keiner kann sagen: Jesus ist der Herr!, wenn er nicht aus dem
Heiligen Geist redet” (1 Kor 12,3).

Im Weltverhaltnis ware es ein Kriterium, das von der Pastoralkonstitution
Gaudium et spes zur Geltung gebracht worden ist. Es lautet: ,Im Glauben
daran, dass es vom Geist des Herrn gefuhrt wird, der den Erdkreis erfillt,
bemuht sich das Volk Gottes, in den Ereignissen, Bedurfnissen und
Wunschen, die es zusammen mit den Ubrigen Menschen unserer Zeit teilt,
zu unterscheiden, was darin wahre Zeichen der Gegenwart oder der
Absicht Gottes sind. Der Glaube erhellt namlich alles mit einem neuen

Licht, enthullt den gottlichen Ratschluss hinsichtlich der integralen
8



Berufung des Menschen und orientiert daher den Geist auf wirklich

humane Lésungen hin“ (GS 11).

Als Kriterium fur den gottlichen Ratschluss benennt der Text die
Orientierung ,auf wirklich humane Losungen hin“. Diese Orientierung wird
als Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes, das heil3t des
Heiligen Geistes, angesehen. Inm wird zugesprochen, das menschliche
Handeln an wahrhaft humanen Lésungen auszurichten. In GS 38 wird der
Gedanke wieder aufgegriffen und ausdrtcklich auf das Leben in dieser
Welt bezogen. Der Geist Gottes in den Herzen der Menschen belebt,
reinigt und starkt Bestrebungen, ,durch die die Menschheitsfamilie sich
bemuht, ihr eigenes Leben humaner zu gestalten und die ganze Erde

diesem Ziel dienstbar zu machen” (GS 38).

Im Verhaltnis zur Kirche ware das Kriterium der Auferbauung der
Gemeinde zu nennen. Der paulinische Gedanke ist in Lumen gentium
wiederaufgenommen worden: ,Da ihr nach Geistesgaben strebt, gebt
euch Muhe, dass ihr damit vor allem zum Aufbau der Gemeinde beitragt®
(1 Kor 14,12).

V.  Anerkennung der Subjektivitat

Das Synodale Gesprach ist ,Gesprach im Geist”, sofern es die
Gesprachspartnerinnen und -partner als gleichberechtigte Subjekte
anerkennt. Es folgt der pastoralen ,Logik, dass es keine Verklindigung des
Wortes Gottes geben kann, ohne die Subjektivitat des anderen

anzuerkennen und zu fordern, zusammen mit einer Haltung der



Gastfreundschaft und Verantwortung gegenuber dem

Gesprachspartner.“®

Anerkennung und Forderung der Subjektivitdt des anderen kann
Missbrauch und Zwang verhindern, auch solchen, der im
Missionsverstandnis mitschwingt, wenn man davon ausgeht, dass man

die Nichtglaubenden nur fur Christus gewinnen musste.

Anerkennung und Forderung der Subijektivitat der anderen heildt, auf sie
zu horen und von ihnen neu die Kommunikation des Evangeliums in der
Zuwendung zu ihnen lernen. Den anderen Gastfreundschaft’ zu gewéahren
und ihre Gastfreundschaft in Anspruch zu nehmen, bedeutet, anderen
nicht von oben herab, sondern mit Respekt und Wurde zu begegnen — sei
es durch eine einladende Geste, ein freundliches Wort, ein Lacheln oder
einen Handedruck. Verantwortung gegenuber den Gesprachspartnern
heilt, ihnen die sich aus ihrer Wirde ergebenden Rechte nicht

vorzuenthalten und sich fur diese Rechte einzusetzen.

Fur Christen und Christinnen stellt sich die Frage, wie der Standpunkt des
Glaubens nach der ,Entzauberung der Welt, nach dem Ende der
Metaphysik, dem Zusammenbruch der Gewissheiten, noch vertreten
werden kann? Dass dies mit einer Haltung der Gastfreundschaft und
Verantwortung gegenuber dem Gesprachspartner geschehen sollte, ist

eine plausible Option. Doch ist damit schon alles gesagt?

»Wir glauben®, heifdt es in einem Text der danischen Schriftstellerin Inger
Christensen, ,wir hatten eine Wahrheit so gut auf ihren Platz verwiesen,

dass sie sich nicht mehr bewegen darf noch kann. Aber da ist keine

6 So der Zwischenbericht der Gruppe 9 der Weltsynode, zit. nach:
https://katholisch.de/artikel/65778-das-sind-die-zwischenergebnisse-der-
studiengruppen-der-weltsynode (30.12.2025).
" Neue Statue auf dem Petersplatz erinnert an die Kraft der Gastfreundschaft, in:
https://www.vaticannews.va/de/vatikan/news/2025-04/vatikan-neue-statue-
petersplatz-gastfreundschaft.html (21.12.2025).

10



Wabhrheit. Nur eine Bewegung ist da, auf ... nein, nicht auf eine Wahrheit
zu, vielleicht auf einen besseren Menschen zu, ein besseres Leben

miteinander®

Es geht um die soziale und humane Gerichtetheit der Lebensfuhrung,
ohne die Wahrheit, die im Katechismus so gut auf ihren Platz verwiesen

ist, dass sie sich nicht mehr bewegen darf noch kann, tot ist.

Nur eine Bewegung ist da, eine Bewegung, die nach dem
Zusammenbruch metaphysischer Gewissheiten vielleicht kaum mehr als
eine soziale sein kann, freilich eine, die das Unterscheidungsvermdgen
herausfordert. Was kann als das ,besser” gelten, von dem selbst Jurgen
Habermas unter sakularem Vorzeichen mit Nachdruck nicht lassen

wollte.® Es ist ein gemeinsam zu Suchendes.

Zur Begleitung dieser sozialen Suchbewegung mochte ich vorschlagen,
den Beistand des Heiligen Geist als die bleibende Gegenwart Gottes im
anderen, in all jenen, denen die Wurde der Person verweigert wird, zu
verstehen. Sein Einfluss wird in der Zuwendung zum anderen, in der
Anerkennung der Wurde, d. h. des unbedingten Wertes, jedes anderen
erfahrbar. Normativ folgt aus der Anerkennung des Subjektcharakters der
Einzelpersonen und Gruppen der Anspruch auf die ungeteilte und
universelle Anerkennung subjektiver Rechte, auch in der Kirche. Die
kodikarische Festschreibung grundlegender Menschenrechte und ihre
Gewabhrleistung durch Gewaltengliederung scheint unerlasslich; sie steht

jedoch weitgehend aus.

8 Zit. nach MICHAEL KRUGER, Unter Dichtern, Berlin 2025, 420.
® JURGEN HABERMAS, ,Es musste etwas besser werden ...“. Gesprache mit Stefan
Muller-Doohm und Roman Yos, Berlin 2024.

11



VI.  Gesprach mit Gott: Gebet

Das Synodale Gesprach ist als ,Gesprach im Geist® nicht nur eine soziale
Suchbewegung. Es ist Gesprach mit Gott: Gebet. Es ist Anrufung Gottes
im Geist. Das Synodale Gesprach ist als ,Gesprach im Geist” ein
Gesprach, das im Vertrauen in die bleibende Gegenwart von Gottes Geist
gefuhrt wird. Wie lasst sich dieses Vertrauen in die bleibende Gegenwart

Gottes rechtfertigen?

Von Walter Kasper, der die Kirche als Sakrament des Geistes, das heilt
als geistlich-soziale Wirklichkeit verstanden hat, stammt die These, dass
die Kirche letztlich insgesamt eine epikletische Struktur habe und auch
Bertram Stubenrauch steht auf dem Standpunkt, dass das Leben der
Kirche insgesamt epikletisch zu verstehen sei.'® Far kirchliche
Grundvollzige soll demnach gelten, dass in ihnen das Handeln der
Menschen unter dem Primat der Anrufung des Heiligen Geistes erfolgt.
Nach Michael Schneider kann die Epiklese als ,das stets erhorte Gebet“!"
bestimmt werden. ,Wer bittet, empfangt® heil3t es bei Lukas (11,10) sowie
drei Verse weiter: ,,... wird der Vater im Himmel den Heiligen Geist geben,
die ihn bitten“ (Lk 11,13). Die implizite Zusage der unbedingten Treue
Gottes wird durch eine rhetorische Figur zum Ausdruck gebracht, die mit
einem Fachbegriff Prolepse heifl3t. Es macht die Kraft des Gebetes aus,
dass die Treue Gottes all jenen verheillen ist, die um den Heiligen Geist
bitten. Lapidar heil3t es auch bei Matthaus ,Jeder, der bittet, empfangt"
(Mt 7,7).

10'Vgl. MICHAEL BOHNKE, Kirche in der Glaubenskrise. Eine pneumatologische Skizze
zur Ekklesiologie und zugleich eine theologische Grundlegung des Kirchenrechts,
Freiburg i. Br. 2013, 90.
" Ebd., 86.

12



Michael Theunissen' hat in philosophischer Perspektive herausgestellt,
dass der natlrliche Zusammenhang, der zwischen Bitte und Gewahrung
besteht, namlich: dass mit einer Bitte noch nichts Uber deren Gewahrung
entschieden ist, von Jesus auf den Kopf gestellt worden sei. Er spricht
,von einer Bitte, deren bloRe Tatsache ihre Gewahrung nach sich zieht"
(330). Glaube ist nach Theunissen nichts Anderes als ,die Selbstreflexion
des unnaturlich einfachen Zusammenhangs zwischen der Bitte und ihrer
Gewahrung® (335). Anders gewendet: Glaube ist das die Bitte des
Bittenden tragende Vertrauen, dessen Grund die verheillene Treue

Gottes ist.

Die das Gebet tragende Vertrauensgewissheit widerstreitet einem sich
exklusiv an Rationalitat und Gewissheit im Sinn der Unbezweifelbarkeit
bindenden  Wahrheitsverstandnis. Nach dem  Zusammenbruch
metaphysischer Gewissheiten scheint mir das angemessen. Die Wahrheit
des Glaubens gibt es nachmetaphysisch nicht ohne Glaubenszweifel.
Jedoch ist umgekehrt das Handeln der Menschen, ist eine humane Praxis,

ohne Vertrauensgewissheit nicht denkbar.

12 MICHAEL THEUNISSEN, 'O ardtwv AauBdavel. Der Gebetsglaube Jesu und die
Zeitlichkeit des Christseins, in: Ders., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt a. M.
1991, 321-377.

13





